La question de 1'Etat civil dans les pays de la région MENA
Yassine KADDIOUI - Carolina Sophia PEDRAZZI

Introduction :

Bien qu'il puisse y avoir un équivalent arabe pour le concept d'un monde séculier qui est
distinct de l'idée de «din» ou de religion, il n'y a pas de synonyme pour le terme laicité. Le
terme le plus proche utilisé est « ‘almaniya », qui fait référence au concept plus large de
sécularisation et de citoyenneté. Burhan Ghalioun note qu'au Maghreb, la religion est
soumise a I'Etat et devient un outil idéologique plutot qu'une entité autonome. Cependant,
le terme de laicité n'est pas familier a tous pays, et il n'y a pas d'équivalent historique. Par
conséquent, il y a souvent de la confusion et des réactions lorsque ce terme est introduit en
tant que nouveau concept de débat.

Enfin, il faut souligner que le concept de laicité est tres mal vu dans le contexte
arabe-islamique, et est équivalent aux termes “kufr” ou aussi « shirk », a savoir mécréant et

polythéiste.



I.  Origines idéologiques du principe d'Etat civil (dawla madaniyya) : renégociation

locale des principes occidentaux importés par I'incursion coloniale

Le terme “civil” a été introduit dans le discours politique égyptien a travers I'expression de

la sulta madaniyya, a savoir “’autorité civile”.

Lintroduction de ce terme s’est faite sous 'influence des diplomates francais, de I'Hexagone
ou des autres colonies, présents en Egypte. Certains d’entre eux, comme Gabriel Hanotaux
(1853-1944), diplomate et historien frangais, se sont faits les portes paroles de la cause de
I'Etat civil. Dans ses dialogues avec Muhammad Abduh (1849-1905), Hanotaux appelait les
peuples arabes a séparer le politique de 1'autorité religieuses afin d’entrer dans la modernité
; le but étant de métamorphoser la société égyptienne vers le sens d’'une plus grande

acceptation de la domination coloniale.

D’autres intellectuels arabes, de confession chrétienne, se sont également saisis de la
question. Parmi eux, Farah Antun (1847-1922), expliquait dans les colonnes du journal Al
Jamiaa Al Uthmaniya que le retard scientifique qu’accusaient les pays musulmans était
largement dii a la promiscuité entre religion et Etat. La solution étant, selon lui, d’opérer une
nette séparation entre les deux et de promouvoir une égalité totale entre les citoyens, sans

considération religieuse.

Toutefois, la conception de 1'Etat civil, opérée a travers le prisme de l'idéologie laique
d’Antun et de Hanotaux, n'a pas été totalement recue par les populations égyptiennes.
Malgré leur influence indéniable, les intellectuels égyptiens, dont Muhammad Abduh, ont
proposé une autre lecture qui concilia au mieux l'aspect civil de I'Etat et les préceptes
religieux. Le tout se faisant a travers une certaine lecture de I'histoire de I'Islam qui se veut
civile et sociale.
Mais avant de se concentrer sur la lecture historique que fait Abduh de I'Islam, au sein du
débat conceptuel sur 1'Etat civil, il convient de rappeler les différentes facons de concevoir la
place de I'Etat dans les sociétés musulmanes :

1. Les différentes conceptions du din au sein de la dawla

a. La hakimiyya :
Ou souveraineté exclusive de Dieu. Théorisée par Sayyid Abu 1Aala al Mawdudi. Elle prone
le fait que le pouvoir en Islam ne peut étre que théocratique et propose le modéle de I'Etat

islamique de Médine.



La hakimiyya ne s’est pas imposée dans la pensée islamique mais nourrit des fantasmes d"un
Etat ot les élites religieuses ne souffrent d’aucune concurrence.

b. L’idéologie frériste :
Les sociétés musulmanes seraient en décadence sur le plan politique du fait de 'abandon

des enseignements religieux par la classe dirigeante. Seul un retour (salafisme) aux principes

coraniques pouvait conduire a un changement systémique et au réveil des musulmans.
“I1 faut choisir entre la conformité stricte aux préceptes de 1’islam ou la démission des
affaires de la Cité”
L'islamisation comme seul moyen de se libérer de la nouvelle jahiliya. Prone la théocratie et
invite a la violence étatique pour mettre en place ce salafisme.

c. Lalecture culturaliste, réactionnaire :
L'échec consubstantiel a I'introduction de la modernité dans les pays musulmans conduit a
une certaine lecture culturaliste qui lie cet échec a I'imcompatibilité de I'islam avec les
préceptes de la modernité.
Une “exception islamique” subsiste : impossible de penser la laicité, I'Etat étant prisonnier
de la tradition religieuse, la société civile étant empétrée dans le sillon entre normes civiles et
religieuses.
L’Etat n'y serait donc pas un vecteur d’institutionnalisation ou encore d'universalisation. Il
devient alors essentiel pour I’Etat de conduire des politiques de modernisation en

priorisant le droit positif sur toute référence a la Charia.

La conception d”Abduh fait preuve d’originalité par rapport a ces trois visions en ce qu’elle

opere un mariage entre une lecture modernisatrice et une conception traditionnelle.

2. L'Etat civil de Muhammad Abduh :

Abduh arbore une conception sociale de la prophétie : pour lui, la prophétie était un moyen
a travers lequel se réalise la justice et se concrétisent les vertus dans les sociétés humaines.
Les prophetes sont donc des humains a travers lesquels Dieu appelle 'humanité a la
modération.

Ainsi, les prophetes ont d’abord un réle éminemment social et instaurent la volonté divine
dans les sociétés humaines d’une facon qui se veut civile ot1 le dialogue et le contrat social
prévalent entre les gouvernés et les gouvernants.

Dans le cadre de la Nahda, Abduh prone le mouvement de la Réforme ou Islah, qui selon

lui passe par plusieurs points essentiels :



- Nécessité d’élever les masses par 1'éducation afin de les préparer a I'exercice
démocratique. L'éducation permet a la “nation d’étre libre dans ses opinions”.
- Méfiance a I'égard de la politique non-éclairée qui peut causer de la corruption dans
la société : nécessité encore d’éduquer les masses ;
En vertu de ces notions, il compte enclencher la modernisation de I'Egypte a travers trois
libertés fondamentales de I'Islah, dans le cadre des limites éthiques de la religion :
1. Liberté d’opinion
2. Liberté de parole
3. Liberté de suffrage

Ainsi, garantir ces trois droits, serait la meilleure fagon de préserver 1’héritage (social) des
prophetes et de répondre a I’appel a la modération dont leur message se fait le
truchement.

Pour atteindre cet objectif de modernisation, il refuse que “Ia religion islamique soit partisane de
l'instauration d’un pouvoir religieux dans la société, et cela sous quelle forme que ce soit”

Pour Abdubh, le seul pouvoir religieux est celui du “conseil” JSiall e il 5 o5 aals Y, Le
seul pouvoir que peut détenir 'homme en Islam ne peut provenir d'une quelconque
excroissance divine de sa personne, mais seulement de sa capacité a endiguer le

comportement des masses vers le bien commun par les relais du conseil et du prosélytisme.

Pour Abduh, en Islam, celui qui exerce le pouvoir est un civil. Méme s’il concede que la
Charia est une source de droit, il pense que al tashri (La loi islamique) n’est complet que s’il
existe un pouvoir faisant respecter les peines légales et exécutant avec droiture les
jugements du juge. Il prend a cet effet 'exemple du Calife dont il congoit I’autorité comme
un contrat social et religieux avec la Umma qui, au cas ou il ferait défaut a ses obligations,

se voit en droit de le relever de ses fonctions.

Il pense que le fond de I'Islam se trouve dans I'idée de refus d’une autorité religieuse. Dans
ce cadre, le role de I’Etat se con¢oit comme celui du garant des idéaux coraniques et du
modele prophétique. Le succes d'une telle conception passe, naturellement, par I'élévation
des masses. A cet effet, il prend I'exemple de la polygamie ot I'Etat vérifierait que celui qui
s’y prétend remplit les conditions charaiques porteuses de I'idéal coranique. Ainsi, I'Etat se
veut garant des grands préceptes islamiques dans le cadre d'une société régie par la morale
religieuse.

Ainsi, il prone un Etat non religieux mais dans lequel la religion prend une place centrale.

L'Etat civil est le véhicule d'un idéal coranique et prophétique, porté par une collectivité



régie par des relations culturelles de civilité commune. L'Etat n’est donc pas la pour définir
l'identité ou les valeurs de la collectivité, mais simplement pour en étre le garant.

I s’agit des lors d"une vision o1 la société civile est un corps a part, porteur de valeurs.
Conception qui met a mal la dichotomie gouvernants/gouvernés au profit d"un dialogue

social consensuel qui écarte toute hégémonie théocratique.

Il.  Entre ambivalence sémantique et polarisation politique : le débat sur 1'Etat civil

comme prisme de lecture de la révolution de janvier 2011

La notion d'Etat civil, ou dawla madaniyya, fait son entrée dans le paysage politique égyptien
par le biais des écrits de Muhammad Abduh. Inspiré de 1'idéologie occidentale, il propose
une certaine conception de 1'Etat civil ot séparation du politique et du religieux ne rentre

pas en contradiction avec I'aspect islamique de I'Egypte.

En opérant un certain mariage entre les idéaux occidentaux de citoyenneté et de raison,
Abduh a permis de concevoir une lecture de la notion d’Etat civil qui ne cessera d'influencer

les débats politiques en Egypte du début du XXe siecle jusqu’aux printemps arabes.

1. L'Etat civil comme syncrétisme entre idéaux occidentaux et traditions musulmanes

: quelle place pour la Charia ?

Sitot apres la fin de 1'ere Nassériste, laquelle s’est caractérisée par une forte prégnance du
pouvoir militaire au sein des institutions égyptiennes, le débat sur la question de I'Etat civil
renait d’'une longue hibernation. Les intellectuels de la frange islamiste, n’ayant plus a
endurer la répression étatique, ont regagné du terrain au sein du débat public. Il faut dire
que le contexte s’y prétait ; les années 70 ont été marquées par une forte islamisation du
paysage de la région MENA. Au Pakistan, au Koweit, aux EAU et en Libye, les efforts
d’introduction de la Charia comme source principale de législations se concrétisent alors que
la révolution islamique de 1979 en Iran constituait un précédent qui servira de source
d’inspiration pour les oppositions islamiques de toute la région. La volonté de retour a un
référentiel islamique, nonobstant flou dans sa définition, s’est alors naturellement
retranscrite en Egypte. Le président Anwar Es-Ssadat, utilisant les Fréres Musulmans pour

combattre 1'opposition des Nassériste, a ouvert la porte a une “Islamisation



constitutionnelle”?

du pays. L'amendement constitutionnel de 1981 a ainsi introduit la
Charia comme “la source primaire de législation” au sein de 1" Article 2, rompant ainsi avec

"ancienne conception qui institue “la Charia comme une source de législation.

Cette islamisation du paysage politique en Egypte a des lors inauguré une décennie ot
I'extrémisme religieux est redevenu la norme, donnant lieu a une polarisation du débat et a
la montée en puissance des violences a caractere religieux : attentats contre la minorité Copte
et assassinats politiques, dont celui du président Es-Ssadat en 1981. Les concepts reliés a la
“laicité” et au sécularisme ont été mis en équation avec l'apostasie, et les promoteurs de

1'Etat civil se sont vus épinglés et marginalisés.

En méme temps, la frange plus libérale du pays, éanant de la conception “moyenne” / “al
wassatiya” de l'Islam tentait de battre en breche le cadrage islamisé du débat publique. Le
Juge Muhammad Said al-Ashmawi (1923-2013) appelait ainsi a davantage de
compréhensitivité en définissant le gouvernement en Islam comme étant “foncierement
civil” et en rappelant que la séparation du politique et du religieux ne constituait en aucun
cas une attaque aux fondements islamiques du pays, pour lesquels une “place d’honneur”
était réservée au sein des institutions locales. Mais, dans le contexte fortement islamisé de
I'époque, une telle prise de position faisait tdche. A cet égard, les étudiants de 'université
Al-Azhar, encouragés par le ministre des awgafs (ou affaires islamiques), ont initié une

révolte en réaction aux propos d’al-Ashmawi.

Toutefois, et alors que les pays de la région tentent de conjurer le spectre théocratique de la
révolution iranienne de 1979, les libéraux ont pu, nonobstant les oppositions islamistes,
remettre sur la table leur propre conception de I'Etat civil. Parmi eux, Muhammad Imara,
dans son ouvrage Al Islam wa falsafat al hukm (L'Islam et la philosophie de gouvernance), a
insisté sur le caractere civil de la gouvernance dans l'Islam sunnite, en opposition a la
perception de la Chiia. Imara conservera néanmoins une place de choix pour la Charia en ce

qu’elle est, selon lui, une source de législation.

Par la suite, I’argument sera repris, et élargi, par la suite par d’autres intellectuels libéraux,
dont Farag Fawda (1945-1992), qui se fit le premier défenseur de I'établissement d"un Etat

civil ou religion et politique seraient séparés, mais ou I'Islam conserve une place de choix

"Lombardi, Clark Benner. State law as Islamic law in modern Egypt: the incorporation of the Shari a into
Egyptian constitutional law. Brill, 2006.



tant son influence culturelle est prégnante. Toutefois, contrairement a Imara, Fawda ne
considere pas que la Charia est une source de législation. Cette conception étant, selon lui,
un facteur d’arriération.
2. L'époque Moubarak ou l'institutionnalisation forcée de la notion d’Etat civil

La peur d’une révolution théocratique a l'iranienne a gagné du terrain. Les mouvements
fréristes, auxquels se sont opposés les intellectuels libéraux, ont des lors renégocié leurs
positions sur la question. Dans un élan pragmatique, la confrérie adopta une position plus
édulcorée sur le débat. Renoncant a ses velléités d’instaurer un gouvernement islamique
inspiré de la théocratie iranienne, les Freres musulmans, dont le nouveau positionnement se
propage a travers les écrits de Umar al-Tilmisani (1904-1986) considerent a présent que le
gouvernement théocratique entrait en conflit avec la conception islamique, laquelle, pour

eux, “s'apparente” plus a une forme civile de gouvernement.

La frange islamique, dont les positions intellectuelles se sont métamorphosées par pur
pragmatisme, gardait néanmoins en son sein quelques velléités extrémistes qui ne
renoncerent pas a la théocratie. L'organisation djihadiste Al Gama’a al-Islamiyya, rentrant
en conflit avec des fréristes considérés comme “traitres”, décida de passer a l'action en
assassinant Farag Fawda en juin 1992. Cette opération, marquant la polarisation du débat
autour de la question de I'Etat civil, poussa le régime de Moubarak a s’emparer

officiellement de la question.

Marqué par la violence de I'assassinat, Moubarak a décidé d’instituer le principe d’Etat civil
comme constituant du parti de gouvernement (Le Parti National Démocratique). Une
politique de dé-islamisation du pays fut mise en marche. Clercs, intellectuels et hommes
politiques ont été largement mobilisés pour la cause, et les plus récalcitrants d’entre se sont
vus évincés, avec plus ou moins de violence, du paysage public. Des organisations
extrémistes comme la Gama’a Al-Islamiyya ont capitulé sur leurs positions, rejoignant un
certain consensus autour de la centralité de la notion d’Etat civil et 'importance de la

séparation politique-religieux.

Au niveau constitutionnelle, une lecture restrictive de l'article 2 a été opérée en considérant
que les “référentiels de la charia” étaient circonscrits a certains préceptes dont I’acception est

considérée unanime au sein de la jurisprudence islamique.



/////

Cette libéralisation forcée a, en fin de compte, porté ses fruits. L'Etat civil a été érigé comme
I'alpha et 'oméga de la nation égyptienne, et ses bienfaits ont été étendus jusqu’a la
modernisation de la nation et la lutte contre les discriminations sociales. Les fréristes, pris au
piege, suivirent la doctrine du pragmatisme politique. A cet effet, le mufti Yusuf
al-Qaradawi a apporté son soutien, en 1997, a un “Etat civil avec une source religieuse

d'autorité”.

3. L'eére des printemps arabes ou la remise sur table d'une lecture rigoriste de la
gouvernance islamique

En instrumentalisant le concept d'Etat civil pour des fins de domination politique, le régime

de Moubarak a réussi a mettre a plat le débat qui entourait jadis la question pendant les

années 70 et 80.

Toutefois, cette unicité d’opinion n’était, pour reprendre les propos de la chercheuse Limor
Lavie, qu’illusoire. En d’autres termes, 1'Etat civil a été imposé par Moubarak par le haut,
faisant ainsi des propos édulcorés des organisations islamiques que de simples banderoles

de facade visant a échapper au joug de la répression étatique.

En effet, aprés la révolution du 25 janvier 2011, le débat autour de I'Etat civil a repris de plus
belle. Les oppositions islamiques, jadis mises sous silence, reprennent la question en main,
sur fond d'une large approbation populaire. Les islamistes remontant au front, le débat a
retrouvé la polarisation qu’il a connu pendant les années 1970-80 avec, d'une part, des
libéraux (auxquels se sont joints les coptes) qui veulent une abrogation totale de 1" Article 2,
et d’autre part, les islamistes (auxquels se sont joints les salafistes qui avaient le vent en
poupe) qui appellent a une réhabilitation du califat et I'institutionnalisation de la Charia. Les
notions séculaires et de laicité sont, encore une fois, marginalisées du paysage public par les
prosélytes salafistes qui associent la laicité et le sécularisme aux notions d’infidélité et de

polythéisme.

Entre ces deux poles se créa, toutefois, une autre force politique. Malgré leur caractere
éphémere, des mouvements de jeunesse largement organisés par le truchement des réseaux
sociaux s’allient pour scander le slogan de la madaniyya lors des manifestations populaires.
L'entrée en jeu de cette nouvelle force politique va ainsi restructurer le débat autour de I'Etat

civil en associant cette notion a une nouvelle antithése : celle de 1'Etat militaire.



Fort d’une définition désormais duale, I'Etat civil va étre mobilisé tous azimuts a des fins
politiques parfois divergentes. Les fréristes exploiteront cette nouvelle conception pour
éviter de parler de la séparation du politique et du religieux, en restreignant 1'Etat civil a sa
seule définition par la négative de 1'Etat militaire. Le Conseil Supréme des Forces Armées
(CSFA), d’abord désigné par les mouvements de jeunesse comme portant atteinte a 1'Etat
civil (entendu au sens de non-militaire, ou civilian (vs. civil) state en anglais), va s’emparer de
la question de I'Etat civil en s’érigeant comme son premier défenseur face aux volontés des
islamistes. Peu apres le référendum constitutionnel de mars 2011 qui a vu l'article 2 de la
constitution maintenu (reflétant la mouvance islamisante de 1'époque), le CSFA déclare qu’il
est du devoir de 'armée de protéger la Nation des volontés théocratiques de certain en

sauvegardant son caractere civil (entendu au sens de non-religieux).

La suite des débats constitutionnels démontre a quel point le débat sur 1'Etat civil a été vidé
de son essence, placant les centristes au sein d'un grand dilemme politique. D’une part, le
CSFA, propose de défendre la dawla madaniyya, mais octroie en méme temps a 'armée de
larges prérogatives. D’autre part, les islamistes (salafistes et fréristes), refusent d'inclure la
mention de dawla madaniyya dans la Constitution, mais n’octroient pas a 'armée de pouvoirs

spéciaux et tendent méme a la confiner a des prérogatives extrémement circonscrites.

Ce choix cornélien fut, malgré le fait que le CSFA a tenté un pas en avant vers les islamistes
en proposant de supprimer la mention de la madaniyya, tranché a l'issue de I'élection du
président Morsi. Sa montée au pouvoir a permis l'érection de la constitution la plus
islamiste de 1'histoire de I'Egypte, rédigée par une assemblée a forte prégnence frériste et
salafiste. Les “principes de la Charia” y sont entendus au sens large, et les hudud (limites
religieuses) du Coran y sont consacrés (interdiction du blasphéme, par exemple). Malgré les
contestations d’une “frérisation de I'Etat”, le projet constitutionnel a été approuvé a 63.8%,

en juin 2012.

Toutefois, un an apres, le président Morsi est contraint de quitter le pouvoir. Les libéraux,
dont les militaires sont désormais le bouclier politique, en profitent pour opérer un
revirement constitutionnel. Le Comité des 50 fut ainsi chargé, apres la chute de Morsi, de
rédiger une constitution qui était aux antipodes de celle de 2012, avec la consécration du

caracteére civil de I'Etat.



Mais, coup de théatre, alors que le président du Comité des 50, Amru Musa, est chargé de
lire les dispositions constitutionnelles a adopter, une omission de langage (ou une tentative
de fraude, diront certain), le pousse a ériger le principe de gouvernement civil au lieu de celui
de I’Etat civil. De cette confusion, volontaire ou involontaire, naitront des revendications de
la part des libéraux. Toutefois, voulant consolider leurs avancées, ils se feront moins vocaux

sur la question par peur d'initier un éniéme débat qui pourrait tourner a leur défaveur.

I11. La révolution laique et 1'Etat civil : le cas de la Turquie
La relation entre la laicité et la religion en Turquie est une question controversée depuis la
fondation de I'Etat turc moderne par Mustafa Kemal Ataturk en 1923. La vision d'Atatiirk de
la Turquie était basée sur une stricte séparation de la religion et de 'Etat, et il avait mis en
ceuvre une série de réformes visant a promouvoir la laicité et la modernisation.
Les 6 principles du Kémalistes étaient:

- Républicanisme

- Nationalisme

- Populisme

- Revolutionisme
Sécularisme: pas de religion d’Etat, mais un controle séculaire du droit et de 1'éducation. En
1925, apres I'abolition du Califat, les tribunaux de la Sharia étaient aussi abolis et toutes les
institutions religieuses (comme les couvents, monasteres et écoles religieuses) ont été
supprimées. En plus, le sécularisme a disposé de latinisation de 1’alphabet et un changement
Occidental dans les vétement, notablement dans le porte du voile pour les femmes.
Etatisme: I'Etat devait jouer un role actif dans le développement économique, culturel et
éducatif pour créer une classe unique des citoyens égaux.
Au cceur de la vision d'Atatiirk se trouvait donc la conviction qu'un Etat laique et moderne
était essentiel pour que la Turquie rattrape 1'Occident et devienne une nation forte et
prospere. Cependant, cette vision a été remise en question au fil des ans par divers
mouvements religieux et politiques qui ont cherché a réaffirmer le réle de l'islam dans la vie
publique.
Quand meme, on parle pas d"une laicité a la facon Europeen, mais plutot d"un secularisme
qui garde a l'esprit le fait que I'Islam (sunnite) est au coeur de la culture turc, mais qu’il ne
doit etre pas geré par le corps politique.
L'un des défis les plus importants a la laicité en Turquie est survenu dans les années 1990,
lorsque le parti islamiste Refah (RP) a remporté une série d'élections locales et nationales. Le

chef du parti, Necmettin Erbakan, a plaidé pour un Etat islamique plus explicite, et son



élection a suscité une inquiétude généralisée parmi les élites laiques turques. Cependant, en
1997, I'armée est intervenue et a forcé la démission d'Erbakan, invoquant des inquiétudes
concernant I'érosion de la laicité.

Depuis lors, la question de la laicité continue d'étre un point de discorde clé dans la politique
turque. Le Parti de la justice et du développement, Adalet ve Kalkinma Partisi, (AKP), arrivé
au pouvoir en 2002, (se présentant comme un parti réformiste et non-islamiste) a été accusé
par certains de chercher a saper la laicité et a imposer un programme islamique plus
conservateur au pays, allant contre les principes Kemalistes. Par exemple, bien que ' AKP ait
levé les restrictions sur le port du voile dans les institutions publiques, il existe encore des
mesures assez conservatrices dans le droit civil sur I'avortement et aussi sur 1'imposition
d'alcool.

Largement, la nouveauté de I'AKP c’est dans le fait qu’il cherche une “modernité
conservatrice et democratique”.

modernités multiples» ou de «modernités non occidentales»

conservatisme démocratique ouvert au changement «évolutionniste»

Pas kufr, parce que “le service rendu au peuple est le service rendu a Dieu (Halka hizmet
hakk’a hizmettir)»

Quand méme, il y a des positions différentes qui s’opposent au parti d’Erdogan. D’une coté,
on a les partis les plus radicaux et aussi les partis anit-imperialistes, qui voient I’AKP comme
une entité politique qui donne la priorité a la réalisation de ses objectifs, qui visent en grande
partie a plaire aux pays occidentaux, en particulier aux Etats-Unis et I'UE, et qu’a perdu
completement les principes de 1'Islam dans ses valeurs. D'autre coté, il y a des positions plus
progressistes et de gauche qui critiquent 1'autoritarisme d’Erdogan, qui censure la voie des

dissenteurs politiques et instumentalise I'Islam pour son agenda personnel.



IV. La théocratie comme antithése de 1'Etat civil : étude du cas iranien

Apreés la révolution islamique de 1979, le cadre politique et juridique de I'Iran se caractérise
par une union absolue avec les affaires religieuses. Lorsque l'imam Khomeiny a pris le
pouvoir, il a transcendé le principe de l'Intizar, le « quiétisme » religieux dans la vie
politique, en instaurant la fonction du juriste (islamique), a celle de 1'imam, lui donnant une
légitimité divine a la souveraineté par extension de sa descendance du Prophete. Ce concept
est appelé "Wilayat al-Faqih" (Gouvernance du juriste), et a permis a 1'Ayattolah d'étre le

chef religieux, exécutif et judiciaire avec la mise en ceuvre de la Shahria.

Wilayat al-Fagih constitute le principe qui fusionne religion et politique dans la figure
institutionnalisée du juriste. Cette re-politisation de I'islam et du chiisme a donné lieu a un
arrangement structurel exceptionnel du politique et du religieux, caractérisé par I'hégémonie
d'une classe a haute autorité religieuse, tirant sa légitimité a partir d’un large consentement
populaire.

La relation entre les deux piliers du systéme repose sur l'allégeance morale et le choix
politico-administratif dans un cadre unifié du systeme islamique.

“régime de direction ou I'autorité du chef repose sur le peuple qui le "reconnait" plutot que
de I'élire nécessairement” (Ali Shari'ati).

Le chef est responsable "non pas envers le peuple, mais envers les principes de direction
(I'islam) selon lesquels il doit faire avancer la société vers ses objectifs supérieurs".

Le processus institutionnel devient davantage le reflet d'un régime « lié a l'autorité ».
Contrairement a l'autoritarisme, un régime lié a 'autorité est une condition dans laquelle le
caractere de la relation d'équilibre entre les dirigeants, I'Etat et la société est ordonné selon
un cadre de référence islamique commun. De telles dynamiques dans le cadre du systeme
islamique iranien ne correspondent pas aux désignations habituelles de totalitarisme,
d'autoritarisme ou de démocratie, et sont ce qui rend son systéme politico-religieux tres

particulier, car il traverse les trois simultanément.



Annexes :

Muhammad Abduh : précurseur d’'une pensée politique et porte-étendard du
syncrétisme modernité-islam

Muhammad ABDUH est d"un cuir spécial pour le paysage intellectuel de son époque. 11
s’inscrit dans le champ de la Nahda (littéralement “renaissance”) : un mouvement
intellectuel de la fin du XIXé siecle voulant réformer les pays musulmans pour les mettre
sur la voie de la modernité.

Renégociant a son compte le rapport conflictuel entre conceptions moderne et Islam, il se
situe en dehors de I'opposition entre Ulémas et Nahdaouis de I'époque. Ceci lui conféere a
sa pensée une trajectoire assez atypique ; il est décrit comme étant a la fois un humaniste
libéral mais aussi salafiste libéral.

Partisan d'une vision rationnelle de I'Islam, il participe a la révolte d'Urabi contre Ismail
Pacha (1879-1882).

Certains lecteurs considérent la spécificité de sa pensée comme un fruit d"un certain
pragmatisme politique. D’autres feront de lui le précurseur d’une pensée qui se veut
complexe tandis que les plus réfractaires lui jetteront la pierre de la “religiosité de facade”
en ce qu’il puise, par opposition a d’autres Nahdhaouis, dans le syncrétisme de 'héritage
islamique et du savoir moderne.

Cet ambivalence, loin du cadre orientaliste d’opposition entre traditions et modernité, va
lui permettre de fonder le corpus idéologique de la Dawla madaniyya qui viendra concilier

Islam et Etat apres les bouleversements induits pas 1’occupation coloniale.

Généralement, 1’Etat islamique répond a une occidentalisation produite par
I'occupation coloniale.

Historique :
L'incursion napoléonienne, a travers la campagne d’Egypte (1789 - 1801) a fait prendre

conscience aux élites locales de leur déclassement scientifique et technique. L'image
véhiculée par les occidentaux de 1'Islam est celle d"une religion archaique, qui restreint
I'épanouissement social, culturel et scientifique.

Cette vision orientaliste va s’installer au sein méme des élites égyptiennes, méme s’ils
considérent, pour certains, que la supériorité de I'Occident n’est que technique et pas
scientifiques, et non pas de moeurs (jugées décadentes, Al Jabarti).

Conséquences ;
Etat plus présent. Controle des domaines relevant de la religion, de I'éducation et de




I'instruction.

Le controle étatique met a la marge les Ulémas, réduits au simple rang d’interlocuteurs
religieux.

Naissance du classe supérieure intimement liée a 1'Etat & bureaucratique ; sans véritable
rapport a la religion.

La Nahda va ainsi se faconner dans ce contexte, intégrant de maniéere endogame la

distinction orientaliste entre tradition et modernité. L'on fera ainsi la différence entre :
- Le tajdid : interprétation religieuse en lien avec les fondements de I'islam

- Le taglid : interprétation religieuse dogmatique.




Bibliographie :
Darwich, May. « The Battle over a Civil State: Egypt’s Road to June 30, 2013: By Limor Lavie, Albany, State University of New York Press, 2018,

252 Pp,,

Lombardi, Clark Benner. State law as Islamic law in modern Egypt: the incorporation of the Shari a into Egyptian constitutional law. Brill, 2006.

Brown, Garrett Wallace, ed. The Concise Oxford Dictionary of Politics and International Relations: Edited by Garrett Wallace Brown, Iain McLean,

and Alistair McMillan. Fourth edition. Oxford Quick Reference. Oxford, United Kingdom: Oxford University Press, 2018.

Kian-Thiebaut, Azadeh. ‘La laicité : paradoxe de I'Iran islamique’. In Laicités-démocraties. Des relations ambigués, edited by F. Randaxhe and V.

Zuber, 116:85-96. Turnhout: Brepols Publishers, 2003. https:/ /doi.org/10.1484/M.BEHE-EB.4.2017090.

Luizard, Pierre-Jean. ‘Islam, laicité et démocratie : proposition d"une problématique’. In Laicités-démocraties. Des relations ambigués, edited by F.

Randaxhe and V. Zuber, 116:69-84. Turnhout: Brepols Publishers, 2003. https://doi.org/10.1484/M.BEHE-EB.4.2017089.

Marcou, Jean. ‘Islamisme et “post-islamisme” en Turquie’. Revue internationale de politique comparee 11, no. 4 (2004): 587-609.

https:/ /www.cairn.info/ revue-internationale-de-politique-comparee-2004-4-page-587.htm.

Mavani, Hamid. "Khomeini’s Concept of Governance of the Jurisconsult “(Wilayat al-Faqih)” Revisited: The Aftermath of Iran’s 2009 Presidential
Election’. Middle East Journal 67, no. 2 (2013): 207-28. https:/ / www.jstor.org/ stable/43698046.

Sabet, Amr GE. “Wilayat Al-Faqih and the Meaning of Islamic Government’. In A Critical Introduction to Khomeini, edited by Arshin
Adib-Moghaddam, 69-87. Cambridge: Cambridge University Press, 2014. https:/ /doi.org/10.1017/CBO9780511998485.006.

Tinas, Rukiye. ‘Etat et religion dans la Turquie post-kémaliste’. Etudes arméniennes contemporaines, no. 2 (15 December 2013): 101-14.

https:/ /journals.openedition.org/eac/268.

“Turkish Secularism and Islam under the Reign of Erdogan’. Accessed 16 February 2023.
https:/ /www.tandfonline.com/doi/epdf/10.1080/14683857.2019.1580828 ?need Access=true&role=button.

Walton, Jeremy F. ‘iren Ozgdr. Islamic Schools in Modern Turkey: Faith, Politics, and Education. Cambridge: Cambridge University Press 2012 -
fren Ozgdr. Islamic Schools in Modern Turkey: Faith, Politics, and Education. Cambridge: Cambridge University Press, 2012, Xiv + 249 Pages.’
New Perspectives on Turkey 48 (ed 2013): 160-64. https:/ / doi.org/10.1017/S0896634600001977.



