
La question de l'État civil dans les pays de la région MENA
Yassine KADDIOUI - Carolina Sophia PEDRAZZI

Introduction :

Bien qu'il puisse y avoir un équivalent arabe pour le concept d'un monde séculier qui est

distinct de l'idée de «dīn» ou de religion, il n'y a pas de synonyme pour le terme laïcité. Le

terme le plus proche utilisé est « ʿalmāniya », qui fait référence au concept plus large de

sécularisation et de citoyenneté. Burhan Ghalioun note qu'au Maghreb, la religion est

soumise à l'État et devient un outil idéologique plutôt qu'une entité autonome. Cependant,

le terme de laïcité n'est pas familier à tous pays, et il n'y a pas d'équivalent historique. Par

conséquent, il y a souvent de la confusion et des réactions lorsque ce terme est introduit en

tant que nouveau concept de débat.

Enfin, il faut souligner que le concept de laïcité est très mal vu dans le contexte

arabe-islamique, et est équivalent aux termes “kufr” ou aussi « shirk », à savoir mécréant et

polythéiste.



I. Origines idéologiques du principe d'État civil (dawla madaniyya) : renégociation

locale des principes occidentaux importés par l’incursion coloniale

Le terme “civil” a été introduit dans le discours politique égyptien à travers l’expression de

la sulta madaniyya, à savoir “l’autorité civile”.

L’introduction de ce terme s’est faite sous l’influence des diplomates français, de l’Hexagone

ou des autres colonies, présents en Egypte. Certains d’entre eux, comme Gabriel Hanotaux

(1853-1944), diplomate et historien français, se sont faits les portes paroles de la cause de

l'État civil. Dans ses dialogues avec Muhammad Abduh (1849-1905), Hanotaux appelait les

peuples arabes à séparer le politique de l’autorité religieuses afin d’entrer dans la modernité

; le but étant de métamorphoser la société égyptienne vers le sens d’une plus grande

acceptation de la domination coloniale.

D’autres intellectuels arabes, de confession chrétienne, se sont également saisis de la

question. Parmi eux, Farah Antun (1847-1922), expliquait dans les colonnes du journal Al

Jamiaa Al Uthmaniya que le retard scientifique qu’accusaient les pays musulmans était

largement dû à la promiscuité entre religion et Etat. La solution étant, selon lui, d’opérer une

nette séparation entre les deux et de promouvoir une égalité totale entre les citoyens, sans

considération religieuse.

Toutefois, la conception de l'État civil, opérée à travers le prisme de l’idéologie laïque

d’Antun et de Hanotaux, n’a pas été totalement reçue par les populations égyptiennes.

Malgré leur influence indéniable, les intellectuels égyptiens, dont Muhammad Abduh, ont

proposé une autre lecture qui concilia au mieux l’aspect civil de l’Etat et les préceptes

religieux. Le tout se faisant à travers une certaine lecture de l’histoire de l’Islam qui se veut

civile et sociale.

Mais avant de se concentrer sur la lecture historique que fait Abduh de l’Islam, au sein du

débat conceptuel sur l’Etat civil, il convient de rappeler les différentes façons de concevoir la

place de l’Etat dans les sociétés musulmanes :

1. Les différentes conceptions du din au sein de la dawla

a. La hakimiyya :

Ou souveraineté exclusive de Dieu. Théorisée par Sayyid Abu lAala al Mawdudi. Elle prône

le fait que le pouvoir en Islam ne peut être que théocratique et propose le modèle de l’Etat

islamique de Médine.



La hakimiyya ne s’est pas imposée dans la pensée islamique mais nourrit des fantasmes d’un

État où les élites religieuses ne souffrent d’aucune concurrence.

b. L’idéologie frériste :

Les sociétés musulmanes seraient en décadence sur le plan politique du fait de l’abandon

des enseignements religieux par la classe dirigeante. Seul un retour (salafisme) aux principes

coraniques pouvait conduire à un changement systémique et au réveil des musulmans.

“Il faut choisir entre la conformité stricte aux préceptes de l’islam ou la démission des

affaires de la Cité”

L’islamisation comme seul moyen de se libérer de la nouvelle jahiliya. Prône la théocratie et

invite à la violence étatique pour mettre en place ce salafisme.

c. La lecture culturaliste, réactionnaire :

L’échec consubstantiel à l’introduction de la modernité dans les pays musulmans conduit à

une certaine lecture culturaliste qui lie cet échec à l’imcompatibilité de l’islam avec les

préceptes de la modernité.

Une “exception islamique” subsiste : impossible de penser la laïcité, l’Etat étant prisonnier

de la tradition religieuse, la société civile étant empêtrée dans le sillon entre normes civiles et

religieuses.

L’Etat n’y serait donc pas un vecteur d’institutionnalisation ou encore d'universalisation. Il

devient alors essentiel pour l’Etat de conduire des politiques de modernisation en

priorisant le droit positif sur toute référence à la Charia.

La conception d’Abduh fait preuve d’originalité par rapport à ces trois visions en ce qu’elle

opère un mariage entre une lecture modernisatrice et une conception traditionnelle.

2. L'État civil de Muhammad Abduh :

Abduh arbore une conception sociale de la prophétie : pour lui, la prophétie était un moyen

à travers lequel se réalise la justice et se concrétisent les vertus dans les sociétés humaines.

Les prophètes sont donc des humains à travers lesquels Dieu appelle l’humanité à la

modération.

Ainsi, les prophètes ont d’abord un rôle éminemment social et instaurent la volonté divine

dans les sociétés humaines d’une façon qui se veut civile où le dialogue et le contrat social

prévalent entre les gouvernés et les gouvernants.

Dans le cadre de la Nahda, Abduh prône le mouvement de la Réforme ou Islah, qui selon

lui passe par plusieurs points essentiels :



- Nécessité d’élever les masses par l’éducation afin de les préparer à l’exercice

démocratique. L’éducation permet à la “nation d’être libre dans ses opinions”.

- Méfiance à l’égard de la politique non-éclairée qui peut causer de la corruption dans

la société : nécessité encore d’éduquer les masses ;

En vertu de ces notions, il compte enclencher la modernisation de l’Egypte à travers trois

libertés fondamentales de l’Islah, dans le cadre des limites éthiques de la religion :

1. Liberté d’opinion

2. Liberté de parole

3. Liberté de suffrage

Ainsi, garantir ces trois droits, serait la meilleure façon de préserver l’héritage (social) des

prophètes et de répondre à l’appel à la modération dont leur message se fait le

truchement.

Pour atteindre cet objectif de modernisation, il refuse que “la religion islamique soit partisane de

l’instauration d’un pouvoir religieux dans la société, et cela sous quelle forme que ce soit”

Pour Abduh, le seul pouvoir religieux est celui du “conseil” المنكرعنوالنهيبالمعروفالأمر . Le

seul pouvoir que peut détenir l’homme en Islam ne peut provenir d’une quelconque

excroissance divine de sa personne, mais seulement de sa capacité à endiguer le

comportement des masses vers le bien commun par les relais du conseil et du prosélytisme.

Pour Abduh, en Islam, celui qui exerce le pouvoir est un civil. Même s’il concède que la

Charia est une source de droit, il pense que al tashri (La loi islamique) n’est complet que s’il

existe un pouvoir faisant respecter les peines légales et exécutant avec droiture les

jugements du juge. Il prend à cet effet l’exemple du Calife dont il conçoit l’autorité comme

un contrat social et religieux avec la Umma qui, au cas où il ferait défaut à ses obligations,

se voit en droit de le relever de ses fonctions.

Il pense que le fond de l’Islam se trouve dans l’idée de refus d’une autorité religieuse. Dans

ce cadre, le rôle de l’Etat se conçoit comme celui du garant des idéaux coraniques et du

modèle prophétique. Le succès d’une telle conception passe, naturellement, par l’élévation

des masses. A cet effet, il prend l’exemple de la polygamie où l’Etat vérifierait que celui qui

s’y prétend remplit les conditions charaïques porteuses de l’idéal coranique. Ainsi, l’Etat se

veut garant des grands préceptes islamiques dans le cadre d’une société régie par la morale

religieuse.

Ainsi, il prône un Etat non religieux mais dans lequel la religion prend une place centrale.

L'État civil est le véhicule d’un idéal coranique et prophétique, porté par une collectivité



régie par des relations culturelles de civilité commune. L’Etat n’est donc pas là pour définir

l’identité ou les valeurs de la collectivité, mais simplement pour en être le garant.

Il s’agit dès lors d’une vision où la société civile est un corps à part, porteur de valeurs.

Conception qui met à mal la dichotomie gouvernants/gouvernés au profit d’un dialogue

social consensuel qui écarte toute hégémonie théocratique.

II. Entre ambivalence sémantique et polarisation politique : le débat sur l'État civil

comme prisme de lecture de la révolution de janvier 2011

La notion d'État civil, ou dawla madaniyya, fait son entrée dans le paysage politique égyptien

par le biais des écrits de Muhammad Abduh. Inspiré de l’idéologie occidentale, il propose

une certaine conception de l'État civil où séparation du politique et du religieux ne rentre

pas en contradiction avec l’aspect islamique de l’Egypte.

En opérant un certain mariage entre les idéaux occidentaux de citoyenneté et de raison,

Abduh a permis de concevoir une lecture de la notion d’Etat civil qui ne cessera d’influencer

les débats politiques en Egypte du début du XXe siècle jusqu’aux printemps arabes.

1. L'État civil comme syncrétisme entre idéaux occidentaux et traditions musulmanes

: quelle place pour la Charia ?

Sitôt après la fin de l’ère Nassériste, laquelle s’est caractérisée par une forte prégnance du

pouvoir militaire au sein des institutions égyptiennes, le débat sur la question de l'État civil

renaît d’une longue hibernation. Les intellectuels de la frange islamiste, n’ayant plus à

endurer la répression étatique, ont regagné du terrain au sein du débat public. Il faut dire

que le contexte s’y prêtait ; les années 70 ont été marquées par une forte islamisation du

paysage de la région MENA. Au Pakistan, au Koweit, aux EAU et en Libye, les efforts

d’introduction de la Charia comme source principale de législations se concrétisent alors que

la révolution islamique de 1979 en Iran constituait un précédent qui servira de source

d’inspiration pour les oppositions islamiques de toute la région. La volonté de retour à un

référentiel islamique, nonobstant flou dans sa définition, s’est alors naturellement

retranscrite en Egypte. Le président Anwar Es-Ssadat, utilisant les Frères Musulmans pour

combattre l’opposition des Nassériste, a ouvert la porte à une “Islamisation



constitutionnelle”1 du pays. L’amendement constitutionnel de 1981 a ainsi introduit la

Charia comme “la source primaire de législation” au sein de l’Article 2, rompant ainsi avec

l’ancienne conception qui institue “la Charia comme une source de législation.

Cette islamisation du paysage politique en Egypte a dès lors inauguré une décennie où

l’extrémisme religieux est redevenu la norme, donnant lieu à une polarisation du débat et à

la montée en puissance des violences à caractère religieux : attentats contre la minorité Copte

et assassinats politiques, dont celui du président Es-Ssadat en 1981. Les concepts reliés à la

“laïcité” et au sécularisme ont été mis en équation avec l’apostasie, et les promoteurs de

l'État civil se sont vus épinglés et marginalisés.

En même temps, la frange plus libérale du pays, éanant de la conception “moyenne” / “al

wassatiya” de l’Islam tentait de battre en brèche le cadrage islamisé du débat publique. Le

Juge Muhammad Said al-Ashmawi (1923-2013) appelait ainsi à davantage de

compréhensitivité en définissant le gouvernement en Islam comme étant “foncièrement

civil” et en rappelant que la séparation du politique et du religieux ne constituait en aucun

cas une attaque aux fondements islamiques du pays, pour lesquels une “place d’honneur”

était réservée au sein des institutions locales. Mais, dans le contexte fortement islamisé de

l’époque, une telle prise de position faisait tâche. A cet égard, les étudiants de l’université

Al-Azhar, encouragés par le ministre des awqafs (ou affaires islamiques), ont initié une

révolte en réaction aux propos d’al-Ashmawi.

Toutefois, et alors que les pays de la région tentent de conjurer le spectre théocratique de la

révolution iranienne de 1979, les libéraux ont pu, nonobstant les oppositions islamistes,

remettre sur la table leur propre conception de l'État civil. Parmi eux, Muhammad Imara,

dans son ouvrage Al Islam wa falsafat al hukm (L’Islam et la philosophie de gouvernance), a

insisté sur le caractère civil de la gouvernance dans l’Islam sunnite, en opposition à la

perception de la Chiia. Imara conservera néanmoins une place de choix pour la Charia en ce

qu’elle est, selon lui, une source de législation.

Par la suite, l’argument sera repris, et élargi, par la suite par d’autres intellectuels libéraux,

dont Farag Fawda (1945-1992), qui se fit le premier défenseur de l’établissement d’un Etat

civil où religion et politique seraient séparés, mais où l’Islam conserve une place de choix

1Lombardi, Clark Benner. State law as Islamic law in modern Egypt: the incorporation of the Sharī a into
Egyptian constitutional law. Brill, 2006.



tant son influence culturelle est prégnante. Toutefois, contrairement à Imara, Fawda ne

considère pas que la Charia est une source de législation. Cette conception étant, selon lui,

un facteur d’arriération.

2. L’époque Moubarak ou l’institutionnalisation forcée de la notion d’Etat civil

La peur d’une révolution théocratique à l’iranienne a gagné du terrain. Les mouvements

fréristes, auxquels se sont opposés les intellectuels libéraux, ont dès lors renégocié leurs

positions sur la question. Dans un élan pragmatique, la confrérie adopta une position plus

édulcorée sur le débat. Renonçant à ses velléités d’instaurer un gouvernement islamique

inspiré de la théocratie iranienne, les Frères musulmans, dont le nouveau positionnement se

propage à travers les écrits de Umar al-Tilmisani (1904-1986) considèrent à présent que le

gouvernement théocratique entrait en conflit avec la conception islamique, laquelle, pour

eux, “s'apparente” plus à une forme civile de gouvernement.

La frange islamique, dont les positions intellectuelles se sont métamorphosées par pur

pragmatisme, gardait néanmoins en son sein quelques velléités extrémistes qui ne

renoncèrent pas à la théocratie. L’organisation djihadiste Al Gama’a al-Islamiyya, rentrant

en conflit avec des fréristes considérés comme “traîtres”, décida de passer à l’action en

assassinant Farag Fawda en juin 1992. Cette opération, marquant la polarisation du débat

autour de la question de l'État civil, poussa le régime de Moubarak à s’emparer

officiellement de la question.

Marqué par la violence de l’assassinat, Moubarak a décidé d’instituer le principe d’Etat civil

comme constituant du parti de gouvernement (Le Parti National Démocratique). Une

politique de dé-islamisation du pays fut mise en marche. Clercs, intellectuels et hommes

politiques ont été largement mobilisés pour la cause, et les plus récalcitrants d’entre se sont

vus évincés, avec plus ou moins de violence, du paysage public. Des organisations

extrémistes comme la Gama’a Al-Islamiyya ont capitulé sur leurs positions, rejoignant un

certain consensus autour de la centralité de la notion d’Etat civil et l’importance de la

séparation politique-religieux.

Au niveau constitutionnelle, une lecture restrictive de l’article 2 a été opérée en considérant

que les “référentiels de la charia” étaient circonscrits à certains préceptes dont l’acception est

considérée unanime au sein de la jurisprudence islamique.



Cette libéralisation forcée a, en fin de compte, porté ses fruits. L’Etat civil a été érigé comme

l’alpha et l’oméga de la nation égyptienne, et ses bienfaits ont été étendus jusqu’à la

modernisation de la nation et la lutte contre les discriminations sociales. Les fréristes, pris au

piège, suivirent la doctrine du pragmatisme politique. A cet effet, le mufti Yusuf

al-Qaradawi a apporté son soutien, en 1997, à un “État civil avec une source religieuse

d'autorité”.

3. L’ère des printemps arabes ou la remise sur table d’une lecture rigoriste de la

gouvernance islamique

En instrumentalisant le concept d'État civil pour des fins de domination politique, le régime

de Moubarak a réussi à mettre à plat le débat qui entourait jadis la question pendant les

années 70 et 80.

Toutefois, cette unicité d’opinion n’était, pour reprendre les propos de la chercheuse Limor

Lavie, qu’illusoire. En d’autres termes, l'État civil a été imposé par Moubarak par le haut,

faisant ainsi des propos édulcorés des organisations islamiques que de simples banderoles

de façade visant à échapper au joug de la répression étatique.

En effet, après la révolution du 25 janvier 2011, le débat autour de l'État civil a repris de plus

belle. Les oppositions islamiques, jadis mises sous silence, reprennent la question en main,

sur fond d’une large approbation populaire. Les islamistes remontant au front, le débat a

retrouvé la polarisation qu’il a connu pendant les années 1970-80 avec, d’une part, des

libéraux (auxquels se sont joints les coptes) qui veulent une abrogation totale de l’Article 2,

et d’autre part, les islamistes (auxquels se sont joints les salafistes qui avaient le vent en

poupe) qui appellent à une réhabilitation du califat et l’institutionnalisation de la Charia. Les

notions séculaires et de laïcité sont, encore une fois, marginalisées du paysage public par les

prosélytes salafistes qui associent la laïcité et le sécularisme aux notions d’infidélité et de

polythéisme.

Entre ces deux pôles se créa, toutefois, une autre force politique. Malgré leur caractère

éphémère, des mouvements de jeunesse largement organisés par le truchement des réseaux

sociaux s’allient pour scander le slogan de la madaniyya lors des manifestations populaires.

L’entrée en jeu de cette nouvelle force politique va ainsi restructurer le débat autour de l'État

civil en associant cette notion à une nouvelle antithèse : celle de l'État militaire.



Fort d’une définition désormais duale, l'État civil va être mobilisé tous azimuts à des fins

politiques parfois divergentes. Les fréristes exploiteront cette nouvelle conception pour

éviter de parler de la séparation du politique et du religieux, en restreignant l’Etat civil à sa

seule définition par la négative de l'État militaire. Le Conseil Suprême des Forces Armées

(CSFA), d’abord désigné par les mouvements de jeunesse comme portant atteinte à l'État

civil (entendu au sens de non-militaire, ou civilian (vs. civil) state en anglais), va s’emparer de

la question de l'État civil en s’érigeant comme son premier défenseur face aux volontés des

islamistes. Peu après le référendum constitutionnel de mars 2011 qui a vu l’article 2 de la

constitution maintenu (reflétant la mouvance islamisante de l’époque), le CSFA déclare qu’il

est du devoir de l’armée de protéger la Nation des volontés théocratiques de certain en

sauvegardant son caractère civil (entendu au sens de non-religieux).

La suite des débats constitutionnels démontre à quel point le débat sur l’Etat civil a été vidé

de son essence, plaçant les centristes au sein d’un grand dilemme politique. D’une part, le

CSFA, propose de défendre la dawla madaniyya, mais octroie en même temps à l’armée de

larges prérogatives. D’autre part, les islamistes (salafistes et fréristes), refusent d’inclure la

mention de dawla madaniyya dans la Constitution, mais n’octroient pas à l’armée de pouvoirs

spéciaux et tendent même à la confiner à des prérogatives extrêmement circonscrites.

Ce choix cornélien fut, malgré le fait que le CSFA a tenté un pas en avant vers les islamistes

en proposant de supprimer la mention de la madaniyya, tranché à l’issue de l’élection du

président Morsi. Sa montée au pouvoir a permis l’érection de la constitution la plus

islamiste de l’histoire de l’Egypte, rédigée par une assemblée à forte prégnence frériste et

salafiste. Les “principes de la Charia” y sont entendus au sens large, et les hudud (limites

religieuses) du Coran y sont consacrés (interdiction du blasphème, par exemple). Malgré les

contestations d’une “frérisation de l’Etat”, le projet constitutionnel a été approuvé à 63.8%,

en juin 2012.

Toutefois, un an après, le président Morsi est contraint de quitter le pouvoir. Les libéraux,

dont les militaires sont désormais le bouclier politique, en profitent pour opérer un

revirement constitutionnel. Le Comité des 50 fut ainsi chargé, après la chute de Morsi, de

rédiger une constitution qui était aux antipodes de celle de 2012, avec la consécration du

caractère civil de l’Etat.



Mais, coup de théâtre, alors que le président du Comité des 50, Amru Musa, est chargé de

lire les dispositions constitutionnelles à adopter, une omission de langage (ou une tentative

de fraude, diront certain), le pousse à ériger le principe de gouvernement civil au lieu de celui

de l’Etat civil. De cette confusion, volontaire ou involontaire, naîtront des revendications de

la part des libéraux. Toutefois, voulant consolider leurs avancées, ils se feront moins vocaux

sur la question par peur d’initier un énième débat qui pourrait tourner à leur défaveur.

III. La révolution laïque et l'État civil : le cas de la Turquie

La relation entre la laïcité et la religion en Turquie est une question controversée depuis la

fondation de l'État turc moderne par Mustafa Kemal Ataturk en 1923. La vision d'Atatürk de

la Turquie était basée sur une stricte séparation de la religion et de l'État, et il avait mis en

œuvre une série de réformes visant à promouvoir la laïcité et la modernisation.

Les 6 principles du Kémalistes étaient:

- Républicanisme

- Nationalisme

- Populisme

- Revolutionisme

Sécularisme: pas de religion d’État, mais un contrôle séculaire du droit et de l'éducation. En

1925, après l’abolition du Califat, les tribunaux de la Sharia étaient aussi abolis et toutes les

institutions religieuses (comme les couvents, monastères et écoles religieuses) ont été

supprimées. En plus, le sécularisme a disposé de latinisation de l’alphabet et un changement

Occidental dans les vêtement, notablement dans le porte du voile pour les femmes.

Étatisme: l’État devait jouer un rôle actif dans le développement économique, culturel et

éducatif pour créer une classe unique des citoyens égaux.

Au cœur de la vision d'Atatürk se trouvait donc la conviction qu'un État laïque et moderne

était essentiel pour que la Turquie rattrape l'Occident et devienne une nation forte et

prospère. Cependant, cette vision a été remise en question au fil des ans par divers

mouvements religieux et politiques qui ont cherché à réaffirmer le rôle de l'islam dans la vie

publique.

Quand meme, on parle pas d’une laicité a la façon Europeen, mais plutot d’un secularisme

qui garde a l’esprit le fait que l’Islam (sunnite) est au coeur de la culture turc, mais qu’il ne

doit etre pas geré par le corps politique.

L'un des défis les plus importants à la laïcité en Turquie est survenu dans les années 1990,

lorsque le parti islamiste Refah (RP) a remporté une série d'élections locales et nationales. Le

chef du parti, Necmettin Erbakan, a plaidé pour un État islamique plus explicite, et son



élection a suscité une inquiétude généralisée parmi les élites laïques turques. Cependant, en

1997, l'armée est intervenue et a forcé la démission d'Erbakan, invoquant des inquiétudes

concernant l'érosion de la laïcité.

Depuis lors, la question de la laïcité continue d'être un point de discorde clé dans la politique

turque. Le Parti de la justice et du développement, Adalet ve Kalkınma Partisi, (AKP), arrivé

au pouvoir en 2002, (se présentant comme un parti réformiste et non-islamiste) a été accusé

par certains de chercher à saper la laïcité et à imposer un programme islamique plus

conservateur au pays, allant contre les principes Kemalistes. Par exemple, bien que l'AKP ait

levé les restrictions sur le port du voile dans les institutions publiques, il existe encore des

mesures assez conservatrices dans le droit civil sur l'avortement et aussi sur l’imposition

d'alcool.

Largement, la nouveauté de l’AKP c’est dans le fait qu’il cherche une “modernité

conservatrice et democratique”.

modernités multiples» ou de «modernités non occidentales»

conservatisme démocratique ouvert au changement «évolutionniste»

Pas kufr, parce que “le service rendu au peuple est le service rendu à Dieu (Halka hizmet

hakk’a hizmettir)»

Quand même, il y a des positions différentes qui s’opposent au parti d’Erdogan. D’une coté,

on a les partis les plus radicaux et aussi les partis anit-imperialistes, qui voient l’AKP comme

une entité politique qui donne la priorité à la réalisation de ses objectifs, qui visent en grande

partie à plaire aux pays occidentaux, en particulier aux États-Unis et l’UE, et qu’a perdu

completement les principes de l’Islam dans ses valeurs. D'autre coté, il y a des positions plus

progressistes et de gauche qui critiquent l’autoritarisme d’Erdogan, qui censure la voie des

dissenteurs politiques et instumentalise l’Islam pour son agenda personnel.



IV. La théocratie comme antithèse de l'État civil : étude du cas iranien

Après la révolution islamique de 1979, le cadre politique et juridique de l'Iran se caractérise

par une union absolue avec les affaires religieuses. Lorsque l'imam Khomeiny a pris le

pouvoir, il a transcendé le principe de l'Intizar, le « quiétisme » religieux dans la vie

politique, en instaurant la fonction du juriste (islamique), à ​​celle de l'imam, lui donnant une

légitimité divine à la souveraineté par extension de sa descendance du Prophète. Ce concept

est appelé "Wilayat al-Faqih" (Gouvernance du juriste), et a permis à l'Ayattolah d'être le

chef religieux, exécutif et judiciaire avec la mise en œuvre de la Shahria.

Wilayat al-Faqih constitute le principe qui fusionne religion et politique dans la figure

institutionnalisée du juriste. Cette re-politisation de l'islam et du chiisme a donné lieu à un

arrangement structurel exceptionnel du politique et du religieux, caractérisé par l'hégémonie

d'une classe à haute autorité religieuse, tirant sa légitimité à partir d’un large consentement

populaire.

La relation entre les deux piliers du système repose sur l’allégeance morale et le choix

politico-administratif dans un cadre unifié du système islamique.

“régime de direction où l'autorité du chef repose sur le peuple qui le "reconnaît" plutôt que

de l’élire nécessairement” (Ali Shari'ati).

Le chef est responsable "non pas envers le peuple, mais envers les principes de direction

(l’islam) selon lesquels il doit faire avancer la société vers ses objectifs supérieurs".

Le processus institutionnel devient davantage le reflet d'un régime « lié à l'autorité ».

Contrairement à l'autoritarisme, un régime lié à l'autorité est une condition dans laquelle le

caractère de la relation d'équilibre entre les dirigeants, l'État et la société est ordonné selon

un cadre de référence islamique commun. De telles dynamiques dans le cadre du système

islamique iranien ne correspondent pas aux désignations habituelles de totalitarisme,

d'autoritarisme ou de démocratie, et sont ce qui rend son système politico-religieux très

particulier, car il traverse les trois simultanément.



Annexes :

Muhammad Abduh : précurseur d’une pensée politique et porte-étendard du

syncrétisme modernité-islam

Muhammad ABDUH est d’un cuir spécial pour le paysage intellectuel de son époque. Il

s’inscrit dans le champ de la Nahda (littéralement “renaissance”) : un mouvement

intellectuel de la fin du XIXè siècle voulant réformer les pays musulmans pour les mettre

sur la voie de la modernité.

Renégociant à son compte le rapport conflictuel entre conceptions moderne et Islam, il se

situe en dehors de l’opposition entre Ulémas et Nahdaouis de l’époque. Ceci lui confère à

sa pensée une trajectoire assez atypique ; il est décrit comme étant à la fois un humaniste

libéral mais aussi salafiste libéral.

Partisan d’une vision rationnelle de l’Islam, il participe à la révolte d’Urabi contre Ismaïl

Pacha (1879-1882).

Certains lecteurs considèrent la spécificité de sa pensée comme un fruit d’un certain

pragmatisme politique. D’autres feront de lui le précurseur d’une pensée qui se veut

complexe tandis que les plus réfractaires lui jetteront la pierre de la “religiosité de façade”

en ce qu’il puise, par opposition à d’autres Nahdhaouis, dans le syncrétisme de l’héritage

islamique et du savoir moderne.

Cet ambivalence, loin du cadre orientaliste d’opposition entre traditions et modernité, va

lui permettre de fonder le corpus idéologique de la Dawla madaniyya qui viendra concilier

Islam et Etat après les bouleversements induits pas l’occupation coloniale.

Généralement, l’Etat islamique répond à une occidentalisation produite par
l’occupation coloniale.

Historique :
L’incursion napoléonienne, à travers la campagne d’Egypte (1789 - 1801) a fait prendre
conscience aux élites locales de leur déclassement scientifique et technique. L’image
véhiculée par les occidentaux de l’Islam est celle d’une religion archaïque, qui restreint
l’épanouissement social, culturel et scientifique.
Cette vision orientaliste va s’installer au sein même des élites égyptiennes, même s’ils
considèrent, pour certains, que la supériorité de l’Occident n’est que technique et pas
scientifiques, et non pas de moeurs (jugées décadentes, Al Jabarti).

Conséquences :
État plus présent. Contrôle des domaines relevant de la religion, de l’éducation et de



l’instruction.
Le contrôle étatique met à la marge les Ulémas, réduits au simple rang d’interlocuteurs
religieux.
Naissance du classe supérieure intimement liée à l’Etat & bureaucratique ; sans véritable
rapport à la religion.
La Nahda va ainsi se façonner dans ce contexte, intégrant de manière endogame la

distinction orientaliste entre tradition et modernité. L’on fera ainsi la différence entre :

- Le tajdid : interprétation religieuse en lien avec les fondements de l’islam

- Le taqlid : interprétation religieuse dogmatique.



Bibliographie :
Darwich, May. « The Battle over a Civil State: Egypt’s Road to June 30, 2013: By Limor Lavie, Albany, State University of New York Press, 2018,

252 Pp.,

Lombardi, Clark Benner. State law as Islamic law in modern Egypt: the incorporation of the Sharī a into Egyptian constitutional law. Brill, 2006.

Brown, Garrett Wallace, ed. The Concise Oxford Dictionary of Politics and International Relations: Edited by Garrett Wallace Brown, Iain McLean,

and Alistair McMillan. Fourth edition. Oxford Quick Reference. Oxford, United Kingdom: Oxford University Press, 2018.

Kian-Thiebaut, Azadeh. ‘La laïcité : paradoxe de l’Iran islamique’. In Laïcités-démocraties. Des relations ambiguës, edited by F. Randaxhe and V.

Zuber, 116:85–96. Turnhout: Brepols Publishers, 2003. https://doi.org/10.1484/M.BEHE-EB.4.2017090.

Luizard, Pierre-Jean. ‘Islam, laïcité et démocratie : proposition d’une problématique’. In Laïcités-démocraties. Des relations ambiguës, edited by F.

Randaxhe and V. Zuber, 116:69–84. Turnhout: Brepols Publishers, 2003. https://doi.org/10.1484/M.BEHE-EB.4.2017089.

Marcou, Jean. ‘Islamisme et “post-islamisme” en Turquie’. Revue internationale de politique comparee 11, no. 4 (2004): 587–609.

https://www.cairn.info/revue-internationale-de-politique-comparee-2004-4-page-587.htm.

Mavani, Hamid. ‘Khomeini’s Concept of Governance of the Jurisconsult “(Wilayat al-Faqih)” Revisited: The Aftermath of Iran’s 2009 Presidential

Election’. Middle East Journal 67, no. 2 (2013): 207–28. https://www.jstor.org/stable/43698046.

Sabet, Amr GE. ‘Wilayat Al-Faqih and the Meaning of Islamic Government’. In A Critical Introduction to Khomeini, edited by Arshin

Adib-Moghaddam, 69–87. Cambridge: Cambridge University Press, 2014. https://doi.org/10.1017/CBO9780511998485.006.

Tinas, Rukiye. ‘État et religion dans la Turquie post-kémaliste’. Études arméniennes contemporaines, no. 2 (15 December 2013): 101–14.

https://journals.openedition.org/eac/268.

‘Turkish Secularism and Islam under the Reign of Erdoğan’. Accessed 16 February 2023.

https://www.tandfonline.com/doi/epdf/10.1080/14683857.2019.1580828?needAccess=true&role=button.

Walton, Jeremy F. ‘İren Ȫzgðr. Islamic Schools in Modern Turkey: Faith, Politics, and Education. Cambridge: Cambridge University Press 2012 -

İren Ȫzgðr. Islamic Schools in Modern Turkey: Faith, Politics, and Education. Cambridge: Cambridge University Press, 2012, Xiv + 249 Pages.’

New Perspectives on Turkey 48 (ed 2013): 160–64. https://doi.org/10.1017/S0896634600001977.


